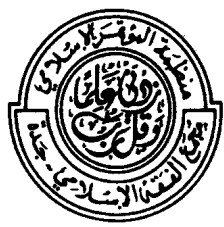


آثار الشّيّخ العلّامة

عبد الرّحمن بن يحيى المعلمي

(٤)



طبعات المجمع

# تحقيق الكلام في المسائل الثلاث

(الاجتهاد والتقليد، السنة والبدعة، العقيدة)

تأليف

الشّيّخ العلّامة عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني

١٣٨٦هـ - ٢٠٠٥م

تحقيق

علي بن محمد العمران  
ومحمد غير شمس

وفقاً للمنهج المعمد من الشّيّخ العلّامة

بِكَرْ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ زَيْدٍ

(رحمه الله تعالى)

تَمْوِيل

مؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية

دار علم الفوائد

للنشر والتوزيع

لَهُ مُلْكُ الْأَرْضِ  
يَنْهَا مَنْ شَاءَ  
وَمَنْ يَرِدُ  
فَلَهُ مِنْهَا مِنْ حِلٍّ

رَاجِعٌ هَذَا الْجُزْءُ

عَبْد الرَّحْمَن بْن صَالِح السُّدَيْس

سُلَيْمَان بْن عَبْد اللَّه الْعُمَيْر



مؤسسة سليمان بن عبدالعزيز الراجحي الخيرية

SULAIMAN BIN ABDUL AZIZ AL RAJHI CHARITABLE FOUNDATION

حقوق الطبع والنشر محفوظة

لمؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية

الطبعة الأولى ١٤٣٤ هـ

دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع

مكة المكرمة - هاتف ٥٤٧٣١٦٦ - فاكس ٥٣٥٣٥٩٠ - ٥٤٥٧٦٠٦



الصف وابالاخراج دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع

## مقدمة التحقيق

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على رسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد، فبين أيدينا الآن كتاب من أعظم كتب الشيخ العلامة عبد الرحمن بن يحيى المعلمي رحمه الله تعالى، حَقَّ فيَهِ الْكَلَامُ عَلَى مَسَائِلَ كَبِيرٍ تَعْلَقُ بِالْعِقِيدَةِ، وَالسُّنْنَةِ وَالْبَدْعَةِ، وَالاجْتِهادِ وَالتَّقْلِيدِ، فَدَقَّقَ وَحَقَّ، وَنَاقَشَ وَاسْتَدَلَّ وَتَعَمَّقَ، وَأَطَالَ وَتَوَسَّعَ وَأَغْدَقَ، وَنَاقَشَ الْمُخَالَفِينَ وَأَنْصَفَهُمْ وَتَحَقَّقَ. والعجب أنه أَلْفَ هَذَا السِّفْرِ النَّفِيسِ فِي مَقْبِلِ شَبَابِهِ، وَعَلَى حِينِ غُرْبَةِ عَنْ وَطْنِهِ، وَبُعْدِ عَنْ كِتَبِهِ، وَعَلَى جَنَاحِ سَفَرِهِ!

وقد دَلَّتْ تِلْكَ الْمَعْطَياتِ جَمِيعًا عَلَى بِرَاعَةِ الْمُؤْلِفِ الْمُبَكَّرَةِ، وَامْتَلَاكِهِ لِنَاصِيَةِ عِلْمِ الاجْتِهادِ فِي تِلْكَ السُّنْنِ، وَدَلَّتْ أَيْضًا عَلَى صَفَاءِ مَشْرِبِهِ، وَوَضْوَحِ طَرِيقَتِهِ، وَانْتِهَاجِهِ نَهْجَ السَّلْفِ الصَّالِحِينَ وَالْعُلَمَاءِ الْمُحَقِّقِينَ؛ فِي قَضَايَا الاعْتِقَادِ، وَمَسَالِكِ السُّنْنَةِ وَالْبَدْعَةِ، وَمَسَائِلِ الاجْتِهادِ وَالتَّقْلِيدِ. وهذه المسائل الثلاث هي المسائل الرئيسية التي ناقشها في الكتاب على ما سيأتي مفصلاً.

وقد كان إخراج الكتاب بهذه الصورة عملاً مضنياً شافعاً نحتسب أجره وتعبه، وذلك لأمور اكتنفت نسخه ومخظوظاته كما سيأتي شرحه، فالحمد لله على ما يسر ووفق وأعان.

وقد كان العمل في تحقيقه من أوله إلى ص ١٧١ من نصيب محمد عزير شمس، ومن ص ١٧٢ إلى ٤٥٤ من نصيب علي بن محمد العمران.

بالإضافة إلى ملحوظ خمسة متعلقة بالكتاب اشتراكنا فيها.  
ولتحدد عن الكتاب بما يكشف عن مضمونه ويعرف به في النقاط الآتية:

- موضوع الكتاب.

- اسم الكتاب.

- تاريخ تأليفه.

- سبب تأليفه.

- عرض مفصل لموضوعات الكتاب.

- العثور عليه ومعاناة ترتيبه والعمل عليه.

- وصف النسخة الخطية.

- طريقة العمل في الكتاب.

- ترجمة الشيخ أحمد السوركتي.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم. والحمد لله رب العالمين.

### المحققان

علي بن محمد العمران و محمد عزيز شمس

في ٢٠ من رمضان ١٤٣٣ هـ

## - موضوع الكتاب

الكتاب عبارة عن جواب لسؤال سائل عن كتاب (المسائل الثلاث) للشيخ أحمد بن محمد السوركتي، فإن السوركتي ألف رسالة بهذا العنوان ناقش فيها ثلاث قضايا هي: بعض قضايا الاعتقاد، وبعض الأمور البدعية، ومسائل الاجتهاد والتقليد. وكان تأليف السوركتي لهذه الرسالة إبان اشتداد الخلاف بينه وبين بعض السادة العلوين في إندونيسيا حول قضايا في العقيدة والاجتهاد والتقليد والسنّة والبدعة<sup>(١)</sup>، فيبدو أن قدوم المؤلف إلى هذا البلد كان في وقت اشتداد الخلاف في هذه القضايا وغيرها بين الفريقين.

فطلب هذا السائل من المؤلف ثلاثة أمور: أن يبدي رأيه في هذه الرسالة إجمالاً، ثم في مؤلفها، ثم يتكلم على مسائلها تفصيلاً. فلبّى الشيخ الأمرين الأولين واعتذر عن الأخير، فألحّ عليه السائل، فاستعان بالله وكتب هذا الكتاب. وسيأتي تفصيل مباحثه في عرض موضوعات الكتاب.

## - اسم الكتاب

لم نقف على تسمية للكتاب في أي من الأوراق التي عثرنا عليها مما هو متعلق بهذا الكتاب، ولا في أوراق المؤلف الأخرى التي وقفنا عليها،

---

(١) انظر طرفاً منه في كتاب «حضرموت وعدن وإمارات الجنوب الغربي» للبكري، و«تاريخ حركة الإصلاح والإرشاد وشيخ الإرشاديين أحمد محمد السوركتي في إندونيسيا» لأحمد أبو شوك.

وحيث كان موضوع الكتاب كما أسلفنا هو الكلام على رسالة الشيخ أحمد السوركتي (المسائل الثلاث) استوحينا اسمًا من هذه المناسبة، فرأينا أن نطلق عليه اسم «تحقيق الكلام في المسائل الثلاث» كعنوان رئيس، وذكرنا تحته بخط أصغر الموضوع الرئيس لهذه المسائل إجمالاً؛ فقولنا: (تحقيق الكلام) مناسبته أن المؤلف نحا في كتابه نحو التحقيق والاجتهاد في كل المباحث التي عرض لها، فناسب أن نقول (تحقيق الكلام)، وقولنا: (المسائل الثلاث) لأنه عنوان رسالة السوركتي، ويصلح أيضاً أن ينطلق على المسائل التي حقّقها المؤلف هنا وأدار الكلام في الكتاب عليها.

### - تاريخ تأليفه

أسلفنا أن هذا الكتاب ألفه الشيخ في مقتبل شبابه، فقد ألهه سنة ١٣٤٤ هـ في إندونيسيا وهو في الثانية والثلاثين من عمره. يدلّ على ذلك أمران:

١ - ما ذكره المؤلف في المجموع رقم ٤٦٥٧ (ص ٢٢) فقال: «مما يحتاج إلى الحاقه في رسالة الاجتهاد والتقليد: الأم جزء ١ ص ١٣٢». وتحته فائدة قيّدت في يوم الخميس جمادى الثانية ٤٤. أي سنة ١٣٤٤ هـ.

٢ - أن الشيخ السوركتي من سكان إندونيسيا - كما سيأتي في ترجمته - وطبعت رسالته هناك، وصار بسببيها لغط ونقاشات من بعض المتصوفة والمخالفين للسنة، فقدّمت هذه الرسالة للشيخ المعلماني أثناء مقامه هناك إبان قدومه من اليمن.

وهل رجع المؤلف إلى كتابه بعد هذا التاريخ للإضافة والتنقيح؟  
الجواب: أن المعروف من طريقة المؤلف أنه يعتبر كتبه، وينقّحها

ويضيف إليها، بل يكتب نسخاً عدةً بغرض الوصول لنسخة منقحة، وما عثرنا عليه من أوراق الكتاب تدلّ أنه كتبه مرة واحدة، لكنه كان يكتب بعض المباحث مرتين، وربما أضاف بعض الفوائد أو المراجع التي لم يكن وقف عليها وقت تأليفه لكتاب إحالاته على «فتح الباري» لابن حجر، فإننا نرجح أنه لم يكن بين يديه وقت تأليف الكتاب؛ لأنَّه ينقل عنه بواسطة ثمَّ وقف عليه بعد ذلك وألحق الإحالات.

### - سبب تأليفه

ذكر المؤلف في صدر كتابه أنَّ مناسبة تأليف الكتاب: أنَّ بعض الإخوان أطْلَعَه على كتاب بعنوان «المسائل الثلاث» للشيخ أحمد بن محمد سوركتي، وطلب من الشيخ ثلاثة أمور:

- ١ - أن ينظر فيه ويقدِّر حيثية مؤلفه؛ لأنَّ كثيراً من المخالفين له آنذاك كانوا يجهَّلونه ويدُّعونه. فطالعه الشيخ ووصف مؤلفه بأنه على مكانة من العلم والدين والفهم الصحيح في الكتاب والسنة، لا يُنكر هذا إلا من كان ناظراً من وراء حجاب الهوى والتقليد.
- ٢ - وطلب منه السائل أن يبيّن ما يجب التنبيه عليه في الكتاب المذكور، فذكر ملاحظة حول رأي المؤلف في علة النهي عن الجلوس على القبور، وعقب عليه بما رأه راجحاً في ضوء الأحاديث.
- ٣ - وطلب منه السائل أيضاً الكلام على تلك المسائل الثلاث، فاعتذر منه، ولسماً لم يعذرها شرع في كتابة ما تيسر مستعيناً بالله ومرجئاً البسط إلى وقت آخر.

## - عرض مفصل لموضوعات الكتاب

حق الشیخ فی هذا الکتاب الکلام علی المسائل الثلاث: (الاجتہاد والتقليد، والسنۃ والبدعۃ، ومباحث من العقیدة).

### \* المسألة الأولى: في الاجتہاد والتقلید

بعد الخطبة وبيان مناسبة التأليف قدم له بمقدمة في بيان التكليف وما يتصل به، وذكر في أثنائها أن بقاء التكليف لما كان متوقفاً على بقاء الكتاب والسنۃ واللسان الذي وردا به، تکفل الله سبحانه وتعالی بذلك. بين المؤلف طریقة حفظ القرآن والسنۃ واللغة، وأن بحفظها حصل حفظُ الدين، وقامت الحجۃ على العالمين.

ثم عقد فصلاً لبيان الدليل القطعي والظني، وأن الأحكام أيضاً على قسمين: قطعي وظني، وأحال للتفصیل إلى أصول الفقه، ثم عقد فصلاً لبيان حقيقة الظن، وحكم العمل بالدليل الظني، وما هو الظن الذي ذمّه الله سبحانه في القرآن الكريم، وأجاب عنه بجوابين: إجمالي وتفصيلي، بحيث تناول كل آية، وبين معناها، وذكر الأدلة الموجبة للعمل بالظن بشرطه، ثم عقد فصلاً لبيان أن الله تعالى خلق بني آدم على الفطرة، وركب فيهم العقول، وأمدّهم بالآلات توصلهم إلى المطلوب منهم من السمع والأبصار والأفتدة وغير ذلك من الحواس الظاهرة والباطنة. ثم أرسل إلى كل قوم رسولاً بلسانهم، وأرسل محمداً صلی اللہ علیہ وسَلَّمَ إلى الخلق كافة وأنزل عليه الكتاب وأمده مع ذلك بالسنۃ بياناً للقرآن وإیضاً له، واختار له أصحاباً أمناء حفظ الله بهم كتابه وسنة نبيه. ثم فصل القول في طریقة تلقی الصحابة الأحكام عن النبي صلی اللہ علیہ وسَلَّمَ، وكيف كان عوامُ القرن الأول يستفتون العلماء ويعلمون، وكيف كان

حالهم في زمن التابعين وأتباعهم ومن بعدهم.

ثم عقد فصلاً ذكر فيه أنه لما كان معرفة الدليل من الكتاب والسنة متوقفاً على العلم بهما، وجب أحد أمرين: إما أن تكون معرفة ذلك فرض عين على كل مكلّف، أو تكون فرض كفاية. وعليه فما هو فرض القاصر؟ أتقلّيد أحد المجتهدين أم غيره؟ ومن هنا ينشأ الكلام على المسألة الأولى في هذا الكتاب، وهي الاجتهاد والتقلّيد.

وطريقة المؤلف فيها ذكر حجج الفريقين غالباً بقوله: «قال المقلدون» و«قال المانعون»، ليطلع القارئ على ما أدلّى به الفريقان، فيتيسّر له الحكم بينهما.

بدأ المؤلف كلامه في الاجتهاد والتقلّيد بذكر أن تحصيل العلم

مراتب:

- ١ - تحصيل علوم اللسان العربي.
- ٢ - العلم بأصول الفقه.
- ٣ - العلم بالكتاب والسنة.

وفرض المجتهد هو الاجتهاد في كل ما يعرض له، وفرض من لم يحصل المرتبة الثالثة سؤال المجتهد، فيتلو عليه المجتهد الآية أو يروي لها الحديث، ويُخبره أنه قد اجتهد فلم يجد ما يعارض ذلك، ويفسّر للعامي أو الأعمجي الآية أو الحديث بلغته.

وعقد فصلاً بعنوان «سؤال المجتهد» بين فيه كيف كان العمل في حياة رسول الله ﷺ وفيما بعد من القرون الثلاثة، ثم بدأ الحوار بين المقلدين

والمانعين، يذكر وجهاً نظر كل طائفة وأدلةها، وأشار في أثنائه إلى نهي الأئمة الأربع عن تقليدهم، وبين أن إفتاءهم للناس على طريقة السلف من إجابة السائل بتلاوة الآية أو رواية الحديث وتفسير ذلك وبيان دلالته.

وذكر أجوبة المانعين عن خمسة أسئلة للمقلدين، وهي:

- (١) أَنْتُمْ أَعْلَمُ أَمِ الْأَئِمَّةِ الْأَرْبَعَةِ، فَإِنْ قُلْتُمْ: هُمْ أَعْلَمُ، فَكَيْفَ يَسْوِغُ لَكُمْ مُخَالَفَتُهُمْ؟
- (٢) أَنْتُمْ أَعْلَمُ أَمِ الْأَئِمَّةِ الَّذِينَ جَاءُوكُمْ بَعْدِهِمْ مُقْلِدِينَ لَهُمْ؟ فَإِنْ قُلْتُمْ: هُمْ أَعْلَمُ، فَلِمَ لَا تَقْلِدُونَ كَمَا قَلَّدُوكُمْ؟
- (٣) مَا تَعْتَقِدُونَ فِي الْمُقْلِدِينَ مِنْ عُلَمَاءِ وَغَيْرِهِمْ وَهُمْ جَمِيعُ الْأَمَّةِ، أَهُمْ عَلَى حَقٍّ أَمْ عَلَى ضَلَالٍ؟
- (٤) مَا تَعْتَقِدُونَ فِي مُشَايخِكُمُ الَّذِينَ أَخْذَتُمُوهُمْ عِلْمًا وَمُشَايخَهُمْ وَهُلْمَّ جَرًّا؟
- (٥) مَا تَعْتَقِدُونَ فِي مُؤْلِفِي هَذِهِ الْكِتَابِ الَّتِي تَأْخُذُونَ عَنْهَا عِلْمًا. وبالرد على هذه الأسئلة بتفصيل من قبل المانعين تنتهي المسألة الأولى المتعلقة بالاجتهاد والتقليد.

## \* المسألة الثانية: السنة والبدعة

كتب المؤلف تمهدًا في نحو عشرين صفحة، ذكر فيه أولاً معنى السنة والبدعة والمحدثة لغةً واصطلاحاً وشرعاً، وقرر أن كل فعل من الأفعال إما أن يكون موافقاً لكتاب والسنة وإما أن يكون مخالفًا. ولا واسطة بينهما. والموافق ما دلَّ على موافقته دليلاً معتبراً منهما، فهو من السنة، والمخالف ما

دلّ على مخالفته دليلٌ منهما، فإنْ كان موجوداً من أول الإسلام فهو حرام أو مكروه ولا يُسمى بدعة ولا محدثة، وإنْ لم يكن موجوداً من أول الإسلام بل حدثَ بعد ذلك فهو محدثة بدعة.

وليس المراد بقوله: **﴿تَبَيَّنَ لِكُلِّ شَيْءٍ﴾** أن يكون كل شيء بنص خاص، وإنما المراد أنه ما من شيء إلا وحكم الله فيه مبيّن في كتابه، إن لم يكن بالمطابقة فبالتضمين أو الالتزام أو المفهوم. ثم ذكر المؤلف أمثلة لذلك في المأمورات والمباحات والوسائل. وتكلم على معنى حديث «الحلال بين، والحرام بين، وبينهما مشتبهات»، فإن ظاهره إثبات الواسطة. ورد عليه بأن المشتبهات ما تعارضت فيه دليلاً الحل والحرمة، فإنه عند من لم يظهر له الترجيح - وهم كثير من الناس - مشتبه، فأرشد النبي ﷺ بأن يُعمل فيه ما يقتضي الاحتياط، مع أنه في نفس الأمر إما حلال وإما حرام. فالحديث دليل على عدم الواسطة عند التأمل.

ثم إن الأشياء الحادثة بعد عصر النبوة نوعان:

الأول: ما كان فيما يتعلق بمصالح الدنيا مما لا يضر بالدين، فهذا جائز لدخوله تحت عمومات الإباحة، فليس بدعة في الشرع ولا محدثة، لموافقتها للشرع.

الثاني: ما كان فيما يتعلق بالأمور الدينية خاصةً، فهذا على قسمين: وسائل ومقاصد. فأما الوسائل فإنه يجوز العمل بما أحدث منها بشرط تعذر أو تعذر الوفاء بمقاصدها الديني بوسيلته التي كان العمل عليها في عهده **ﷺ**. ومن هذا إجماع الصحابة على جمع القرآن في مصحف واحد. وأما المقاصد فالمحذث منه كله بدعة ضلاله، وليس منه صلاة التراويح كما يظن

بعضهم، فإنها من السنة. وقد أطالت الكلام في بيان ذلك.

ثم ذكر أن اختراع قواعد اللغة العربية صالح لأن يكون من النوع الأول، فإن الناس محتاجون إلى اللغة في أمور دنياهم، وأن يكون من النوع الثاني، فإن الدين محتاج إلى معرفة اللغة، وعلى هذا فهو من الوسائل.

وفي ضوء ما ذكر شرح معنى الحديث المشهور: «من سنَّ في الإسلام سنة حسنةً فله أجرها...»، وبينَ أن المراد بالسنة فيه معناها اللغوي، أي من عمل في الإسلام عملاً حسناً يتبعه فيه الناس، كما يدل عليه سبب الحديث. ثم ذكر أمثلةً من المخالفين الموجودين من أول الإسلام: شرب الخمر ودعوى الجاهلية والنياحة، وبينَ أن من المخالفين المبتدع غلوًّا بعض الفرق بالخوض في آيات الصفات إلى صريح التشبيه، أو تأويل ما ورد في الكتاب والسنة منها، ورداً على من يرى ضرورة الخوض في علم الكلام لإبطال شبه المبتدعة، ويجعله من القسم الأول من النوع الثاني مثل جمع القرآن ونحوه. وقرر أن جميع البلايا التي فرقت أهل الإسلام ومزقت شملهم ناشئة عن سببين:

أحدهما: الخوض في آيات الصفات وأحاديثها، والرغبة في إدخالها تحت القوانين الفلسفية.

والثاني: إحياء ما أماته الدين من العصبيات القومية.

وقد حرص الشارع على بقاء دين الإسلام ديناً واحداً لا اختلاف ولا افتراق فيه، ولما كان الاختلاف في الدين قد يكون في الأصول وقد يكون في الفروع، جاء الشرع بمنع الخوض في الأصول، بل ما كان منها ظاهراً فأمره واضح، وما كان بخلاف ذلك فالواجب الإيمان به فقط دون الخوض

فيه. وقد أورد المؤلف الآيات والأحاديث والآثار الواردة في ذلك، وذكر أن الأشعري رجع عن الخوض فيه إلى مذهب السلف، وكذا غيره من أكابر المتكلمين. ولكن بعدها تمَّرت الجامعة الإسلامية سلكت كل فرقة مذهبًا، وحصل الاختلاف الذي ورد النهي عنه، والتنازع والفشل الذي حذَّر الله رسوله منه.

أما الفروع فقد جاء الإسلام فيها بما يمنع الاختلاف، وهو رد ما اختلف فيه إلى كتاب الله وسنة رسوله، ولكن البلاء دخل على المسلمين من هذه الجهة أيضًا، بحملهم على تقيد كل فرقة منهم بمذهب مخصوص، مع الإعراض عن أدلة الحق ونصوصه من الكتاب والسنة، وأآل بهم الأمر إلى العصبية المنهي عنها، فصار كلُّ أحد يتعصب للمذهب الذي يتمنى إليه ويقدح فيما عداه. وهكذا تجزأت العصبية الدينية.

وبعد هذا التمهيد الذي قرَّر فيه معنى السنة والبدعة حدد ستة مباحث تتعلق بمسائل من العقيدة والتوحيد تكلم فيها عن حكم هذه المسائل بالدليل والحججة وما يجوز منها وما لا يجوز، وناقش المخالفين وفَنَّد أدلةتهم وشبهاتهم.

### البحث الأول: البناء على القبور

لم يصلنا من هذا البحث إلا مسودته، وهذا ظاهر من خلال سياق المؤلف للأحاديث بأسانيدها – على خلاف عادته –. وأيضاً نقص المادة العلمية في البحث، فأكثر البحث في سرد الروايات وتلخيصها. وقد تكلم المؤلف على هذه المسألة في مؤلَّف مفرد حافل سماه «عمارة القبور في الإسلام» وهو مطبوع ضمن هذه الموسوعة، فليراجع.

## البحث الثاني: اتخاذ القبور مساجد أو اتخاذ المساجد على القبور

كتب المؤلف صدر هذا البحث عدة مرات رجحنا أن ما أثبناه هو أكملها وأخرها.

فذكر أولاً حجة من يجوز البناء من القرآن وهو استدلالهم بقوله تعالى: ﴿قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ أَمْرِهِنَ لَنَتَخَذُنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِدًا﴾ [الكهف: ٢١]، ثم أجاب عن هذا الاستدلال من أوجه عديدة سواء على المنع من التسلیم بالاستدلال أو بالتسلیم.

ثم نظر المؤلف إلى السنة فذكر الأحاديث الواردة في المنع من ذلك، فذكر جملة صالحة منها عن عدد من الصحابة، وأن فيها الكفاية لمن هداه الله. ثم ذكر وجه الدلالة منها على المسألة، ثم ذكر اعتراضًا وأجاب عليه.

ثم عنون بقوله «تنبيهات»، فذكر تنبيهين يتعلقان بالاستدلال بالأية، والثالث كلام لابن حجر الهيثمي في عد الشافية البناء على القبور من الكبائر. ثم نقل نصاً عن يحيى بن حمزة من أئمة الزيدية يجوز فيه بناء القباب والمشاهد على قبور الفضلاء والملوك... مع الجواب عليه. والنص والجواب ذكرهما العلامة الشوكاني في رسالته «شرح الصدور» كما بينا في التعليق.

وختم المؤلف البحث بنص لابن القيم من «زاد المعاد» في البناء على القبور وتحريمه...

ثم عنون بـ «تمة» ذكر فيها الجمع بين نهي النبي ﷺ عن البناء على قبره، وبين إدخال قبره الشريف في المسجد وهل هو من البناء عليه؟

### البحث الثالث: زيارة القبور

ذكر أولاً ما يُحتجّ به في المسألة من القرآن مع نقاش الاستدلال به، ثم ذكر ما يحتج به من السنة على المسألة، فذكر أحاديث الباب المتعلقة بزيارة القبور. ثم ذكر عدة فروع في المسألة وهي:

١- علة النهي أولاً.

٢- الحكمة من استحباب زيارة القبور.

٣- في النساء هل يزرن القبور؟

٤- هل تُزار قبور الكفار؟

٥- كيفية الزيارة.

ثم عقد فصلاً في زيارة قبور الأنبياء والصالحين. فذكر أن الأصل مشروعية زيارة القبور عامة للأنبياء والصالحين وسائر المسلمين وإنما النزاع في شيئين:

١- في شد الرحال.

٢- الغرض المقصود من الزيارة.

فذكر المسألة الأولى، وناقش دليلاً المشهور «لا تُشدّ الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد...» ووجه الدلالة منه، والتحقيق في مسألة شد الرحال والمقصود منها. ثم خلص إلى مسألة الغرض من زيارة القبور، وهي المسألة الثانية، وعقد فيها مناظرة بين المانعين من شد الرحل لزيارة قبور الأنبياء والصالحين وبين المعجيزين لها بناءً على استدلالهم بخصوصية زيارة قبور الأنبياء والصالحين على غيرها من القبور، وأطوال وأطاب في المناظرة بين

الفريقين، وخلص إلى الممنع منها.

#### البحث الرابع: التبرك

بدأ هذا البحث بتمهيد قرر فيه أن كل عاقل يعلم أن النفع والضر بيد الله تعالى، ومن اعتقاد في غيره قدرةً مستقلةً على النفع والضر فذلك هو الكفر. وأن هذا مما لا خلاف بين المسلمين فيه. ثم قرر أن المقاصد الدينية (التي يراد بها رضوان الله تعالى) والمقاصد الدنيوية التي لا يقدر عليها إلا الله، أو تتناولها قدرة البشر بالأسباب العادلة وأريد تحصيلها بغيرها = كل ذلك لا يكون سببه إلا شرعاً، أي يفتقر ثبوته في الشرع إلى دليل معتبر.

وإذا تقرر ذلك فالبرك هو التسبُّب لحصول البركة، والمقصود به أحد الأمور الثلاثة السالفة، فثبوته مفتقر إلى دليل معتبر من الشرع.

ثم ذكر بعض ما ثبتت بركتُه بالأدلة الشرعية؛ فذكر بركة ماء زمزم، وبركة القرآن الكريم والأدعية الشرعية، ثم خلص إلى الحديث عن الرقى وحكمها، ثم تكلم على التمام والتوله وحكمها.

ثم عاد إلى ذكر ما ثبت التبرك به، فذكر التبرك بآثار النبي ﷺ وأدله وأطال فيها، ثم ذكر الاختلاف في حكم التبرك بوضع اليد على منبره ﷺ.

ثم عقد مسألة هي معقد هذا البحث، وهي: هل للMuslimين أن يتبركوا بصلحائهم كما يتبرك الصحابة برسول الله ﷺ استناداً إلى تلك الأحاديث؟ فتكلمت في المسألة في عشرين صفحة (ص ٢٣٩ - ٢٥٩) وجعلتها على هيئة مناظرة بين المجيزين والمانعين، وجعل محور البحث والمناظرة في بيان الفرق بين النبي ﷺ وبين الصالحين والأولياء، فقياسهم التبرك عليه لا يصح

مع الفارق، وكذلك قياس ذريته عليه لا يصح مع الأدلة على ذلك، ودفع الاعتراضات التي أوردها المجizzون.

ثم عنون بـ «خاتمة» ذكر فيها أنه رأى في بعض الكتب بحثاً في فضل العلم والشرف أيهما أعظم...؟ فذكر كلامه وناقشه فيه، واختار أن العلم هو الأفضل.

ثم ذكر ما بقي من أقسام التبرك، فذكر مسألة التبرك بالقبور والمشاهد وما يبني عليها، واختار التحرير، وذكر أدلة ذلك وفصل فيها بما لا مزيد عليه.

### البحث الخامس: التوسل

ذكر معنى التوسل، وقرر أنه لا يُقرَّب إلا بشيء قد أقرَّه الشرع، أما التقرَّب إليه بسؤاله والإقسام عليه بحق شيء من الأشياء فهو على أقسام، فذكر ثلاثة أقسام وحكم كل قسم منها.

ثم ذكر حديث أن النبي ﷺ علم بعض أصحابه أن يدعوه فيقول: «اللهم إني أسألك وأتوسل إليك بنبيك نبي الرحمة...»، وذكر من استدل به على جواز التوسل بالنبي ﷺ في حياته وبعد مماته، وذكر حديث: «اللهم إني أسألك بحق السائلين عليك...». فتكلم على الحديثين من حيث الثبوت، ورجح ضعفهما وعدم الاحتجاج بهما، وأجاب عن اعتراضات المجizzين - بعد أن تبسط في عرضها - على تضييف الحديث والاستدلال به.

ثم عنون بـ «فصل» صدره بأن المجizzين للتسل المتعارف لم يثبت لهم دليل صريح في ذلك، وذكر بعض حججه وأجاب عنها... ثم ختم البحث بقوله: «والذي اختاره لنفسه: أن أكثر من الصلاة على النبي صلى الله عليه وآله وسلم أول الدعاء وأنئاهه وآخره، وأتبع الأدعية الواردة في الكتاب والسنة

والإرشادات التي جاءت عن النبي صلى الله عليه وآلـه وسلم في آداب الدعاء، وأكتفي بالترّضي والترّحُم والاستغفار للعلماء والصالحين، وأدعُ التوسل عملاً بحديث الحسن السبط رضي الله عنه: «دع ما يرِيك إلى ما لا يرِيك» أخرجه الترمذى وابن حبان والحاكم من حديث الحسن السبط رضي الله عنه، وما في معناه من الأحاديث.

وأرجو أن تكون هذه الطريقة هي الأسلم؛ لأنني على يقين أنه لو ثبت التوسل المتعارف ثم تركه إنسان لم يكن عليه إثم؛ إذ لا قائل بوجوبه، فكيف والحال أنه لم يثبت؟ فتركه بنية الإحجام عما لم يطمئن القلب بثبوته مما أرجو أن يأجرني الله تعالى عليه.

فمن أحب السلام فهذا سبيلها، ومن أقدم على التوسل فهو وما تولى، ولا أقطع بخطئه ولا ضلاله، بل أرجو له التوفيق والهدایة إن شاء الله تعالى».

وهنا انتهى الكلام على البحوث الخمسة التي عنون لها.

وقد أتبعنا هذه البحوث الخمسة بحثاً في حكم اتخاذ ليلتي المولد والمعراج عيداً، لم يتحرّر لنا مكانه في الكتاب ولم يعنونه المؤلف بعنوان، فرأينا أن هذا الموضوع هو اللائق بسياق موضوعاته.

وقد بدأه بقوله: «قال المانعون: ومن المحدث اتخاذ ليلتي المولد والمعراج عيداً»، ثم ذكر أول من أحدث ذلك، ثم بدأ البحث - كما سبق في البحوث السالفة - على شكل مناظرة بين المجيزين لذلك والمانعين منه، فبدأ بقول المجيزين ثم المانعين وهكذا، وتطرق في أثناءه لحكم العمل بالحديث الضعيف وشروطه... وأطال في الرد على من أجاز الاحتفال بهما والتثنيع عليهم.

ثم ختم البحث بذكر نص وقع له في «تاریخ المحبّی» فيه رأي لبعض العلماء بجواز ضرب الطبل في المسجد قیاساً على الجهاد، وأجاب عن ذلك بكلام طویل وتقریر ماتع.

### \* المسألة الثالثة: النداء للغائبین والموتى وغيرهم

تكلم على هذه المسألة في تمهید وثلاث مقامات.  
أما التمهید فلم نعثر منه إلا على بضعة أسطر، أفادتنا بذكر المقامات الثلاثة وهي:

#### المقام الأول: في الاطلاع على الغیب<sup>(۱)</sup>

ذكر أولاً العلم القطعي وأقسامه الثلاثة، ثم عرّف الغیب وذكر قسميه، ثم ذكر الصور الست لـ«علم الغیب» الناتجة عن الأقسام السالفة، ثم تكلم على الصور الست، لكن لم نعثر إلا على كلامه على الصورة الخامسة، أما باقي الصور (الأربع الأولى والستة) فلم نقف عليها في قطع الكتاب التي وقفتنا عليها.

وفي الصورة الخامسة - وهي: العلم الخبري بما هو غیب عن جميع الخلق - ذكر أن العلم الخبري إنما يحصل بأحد خمسة أمور، فذكرها، ثم ذكر ما الذي يقع منها للأنبیاء والملائكة والبشر وما الذي لا يقع.

ثم شرع في الكلام على القسم الأول من الغیب، وذكر بعض ما يستدل به أهل الأرض على الغیب وهو لا يحصل إلا الظن، فذكر:

---

(۱) صدر هذا المقام (من ص ۳۱۲ إلى ص ۳۲۷) وجدهناه في المجموع رقم [۴۷۰۷].

١ - الرؤيا، وهل يلزم منها علم الغيب؟ (٣٢٨ - ٣٤٠).

وَقَعَ فِي أُولَى هَذَا الْمَبْحَثِ نَقْصٌ، وَأُولَى الْمَوْجُودِ مِنْهُ فِي حِجَّاجٍ مَنْ يَرِي  
أَنَّ فِي الرُّؤْيَا دَلِيلًا عَلَى عِلْمِ الْغَيْبِ ثُمَّ أَجَابَ عَنْهَا فِيمَا بَعْدَ. وَتَكَلَّمُ عَلَى  
الرُّؤْيَا وَأَقْسَامِهَا وَصُورُهَا بِكَلَامٍ طَوِيلٍ نَفِيسٍ، وَرُؤْيَا النَّبِيِّ فِي النَّوْمِ  
وَتَمَثِّلُ الشَّيْطَانَ بِهِ.

ثُمَّ عَقَدَ فَصْلًا فِي مَسَأَةِ مَفَارِقَةِ الرُّوحِ لِلْجَسَدِ عِنْدَ النَّوْمِ فَذَكَرَ الْمَذَهِبِينَ  
وَأَدْلِتُهُمَا، وَاخْتَارَ الْمُؤْلِفُ الْوَقْفَ وَالرَّدَ فِي عِلْمِ ذَلِكَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى.

ثُمَّ تَكَلَّمُ عَنِ التَّنْوِيمِ الْمَغَناطِيسِيِّ وَمَعْنَاهُ، وَمَا يَقَاسُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْوَاعِ  
السُّحْرِ وَتَحْضِيرِ الْأَرْوَاحِ وَغَيْرِهَا، وَهَلْ تَفَارِقُ الرُّوحُ الْجَسَدَ فِيهِ،  
وَتَعْرَضُ الرُّوحُ لِتَلَاعِبِ الشَّيْطَانِ فِي تِلْكَ الأَحْوَالِ.

ثُمَّ ذَكَرَ عَدَدًا أَشْيَاءً مِمَّا يَسْتَدِلُّ بِهِ أَهْلُ الْأَرْضِ عَلَى بَعْضِ الْغَيْبِ مِنْ  
الْقَسْمِ الْأُولَى وَهُوَ فِي حَقِيقَتِهِ لَا يُحَصَّلُ إِلَّا بِالظَّنِّ، فَذَكَرَ:

٢ - التَّحْدِيدُ (٣٤٣ - ٣٤١).

٣ - وَالْكَهَانَةُ (٣٤٣ - ٣٤٨).

٤ - وَالنَّظَرُ فِي النَّجُومِ (٣٤٨ - ٣٥١)، وَذَكَرَ مِنْ مَتَعَلِّقَاتِهَا.

٥ - وَمَعْرِفَةُ الْأَنْوَاءِ (٣٥١ - ٣٥٢).

٦ - وَمَعْرِفَةُ أَحْوَالِ النَّجُومِ الْمَتَعَلِّقَةِ بِذِوَاتِهَا (٣٥٢ - ٣٥٣).

٧ - وَالْخَطُّ فِي الرَّمْلِ (٣٥٣ - ٣٥٤).

٨ - وَالْعِرَافَةُ (وَالْفَأْلُ وَالْطِيرَةُ) (٣٥٤ - ٣٥٥).

٩ - والطُّرُقُ بالحصى (٣٥٦).

١٠ - والتفاؤل بالقرآن وغير ذلك (٣٥٦).

ثم تكلم المصنف في فصلين متتالين الأول عن استقلال الله سبحانه وتعالى بعلم الغيب وأنه لا يشركه معه النبي ولا ولدي، وساق النصوص والأدلة على ذلك. والثاني في علم النبي بالغيب، ذكر فيه حجة من قال بذلك وأجاب عنها، وذكر الأدلة على عدم علمه بالغيب من الكتاب والسنة وأنها في حقيقة الأمر لا تُحصى.

ثم ذكر حديث حذيفة: أن النبي ﷺ قام مقاماً ما ترك شيئاً يكون إلى قيام الساعة إلا حدث به... » وأجاب عمن استدل به على علم النبي ﷺ للغيب وأطال في ذلك.

ثم تكلم عن القسم الثاني من علم الغيب، وهو ما يكون غيّراً بالنسبة إلى بعض الخلق دون بعضهم، فذكر أنواعه الثلاثة، وهي: ما يختص بمشاهدته الملائكة، وما يختص بمشاهدته الجن، وما يشاهده البشر.

وذكر أشياء مما يستدلون به على هذه الأنواع، فذكر منها الكهانة ووسوسة الشياطين، والنظر في النجوم والعرفة والطرق والخط والتنويم المغناطيسي وغير ذلك.

وذكر مما يدخل في هذا الباب: ما يؤثر عن أهل الرياضيات كالإशراقين من الفلاسفة والبراهمة وبعض المتصوفة... فتكلمت عن هذا النوع وما يصيب أولئك في تلك الأحوال، وما تخيله الشياطين لهم، ثم نقل نصاً طويلاً عن ابن عربي الطائي نقله عنه الآلوسي في بعض كتبه ما يُفصّح

عن هذه الخيالات والوساوس.

ثم عرض لما يزعمه بعض المتصوفة من أنهم يرون النبي ﷺ يقظةً... وسبب زعمهم هذا والرد عليهم. وختم البحث بـ«خاتمة» ذكر فيها أنه أتى على جل ما يُستدل به على المغيبات، وأنه بقي كشف الصوفية وهو لا يخرج في جملته عما ذُكر آنفًا.

ثم خرج إلى موضوع متعلق بكشف الصوفية وهو دعوى الإلهام عند بعض المتصوفة، وكلامهم في حجيتة، ونقل كلام الشوكاني في «إرشاد الفحول» في الموضوع ثم علق عليه وردّ من زعم حجية الإلهام وأطال في نقاش حججهم بما لا مزيد عليه (٣٧١ - ٣٨٥).

وبهذا يكون انتهى الكلام على المقام الأول وهو علم الغيب.

**المقام الثاني: في تصرُّف بعض بني آدم في الكون**

ذكر أوّلاً قسميه، وهما: ما جرت به العادة، وهذا ثابت للأحياء، وما لم تجر به العادة، وهو ما يمكن أن يكون معجزة لنبي أو كرامة لولي، وذلك بحسب ما يتفق مع الحكمة الربانية.

ثم ذكر حال النبي ﷺ وما ملَّكه الله إياه مما هو داخل تحت قدرة البشر أما ما فوق ذلك فيملك الدعاء به فقط وقد يملك شيئاً منه على سبيل خرق العادة.

ثم ذكر أنه من المعلوم أن النبي ﷺ لم يكن متصرفاً في الكون وحجّة ذلك، وذكر قصة الخضر وما يمكن أن يستدلّ بها على قضية التصرف في الكون والجواب عن ذلك، واستطرد إلى قضية الإنكار على المخالفين في

تلك المسألة استدلاً بفعل موسى مع الخضر.

ثم ذكر أن الأدلة صريحة واضحة في إبطال ادعىء أن بعض الصالحين يملك التصرف في الكون، والذي غرّ أولئك المدعين أمور تتعلق بالتزوير وانتحال الفضل أو التقشف أو أصحاب سوء يتأكلون باسم الشيخ وغير ذلك.

ثم انفصل إلى ذكر أن حالات أولئك المشايخ المتتصوفة لا تخلو من أربع حالات:

١ - أن يكونوا من أهل الزيغ والإلحاد تستروا باسم التصوف وإظهار الزهد والتقشف ليكيدوا للإسلام.

٢ - أن يكونوا من أهل الإسلام لكن تلاعب بهم الشيطان.

٣ - أن يكونوا من أهل الخير والصلاح، لكنهم أرادوا أن يتكلموا بما ظاهره الكفر استدعاء لذم الناس لهم؛ ليكتسبوا بذلك كسر نفوسهم والأجر للاعتداء عليهم.

٤ - أن يكون لهم في كلامهم مرادات صحيحة، لكنهم عمّوها على الناس فجعلوها من قبيل الإلغاز، كما هو شائع في كلامهم ..

واختار المؤلف أن كل أمر من هذه الأمور يوجد عند طائفة منهم، لكن الذي يدين الله به حُسن الظن بأشخاصهم وأنهم لا يعتقدون ما تدل عليهم مقالاتهم وإنما قالوها لغرض من الأغراض ظنواها حسنة، وذلك لا يمنعنا من انتقادهم وإنكار المنكر وبيان أن اعتقاد الظاهر منه فسق أو كفر أو جهل بحسب رتبته. مع النصيحة بالإعراض عن كتب هؤلاء ومؤلفاتهم.

ثم تكلم على الصوفية وكتبهم ودعاؤهم أن أناساً دسوا عليهم فيها...  
وكيف ركبوا من كل أولئك خطة محكمة لترويج باطلهم ونشر خرافاتهم.

ثم ذكر أن بعض من يُنسب إلى التصوف يعدّ من أئمة الهدى كالجندى،  
وأن بعض الصالحين ثبتت لهم كرامات، لكن ليس كل ما يدّعى القصاصون  
صحيحاً بل كثير من حكاياتهم منقطعة ورواتها مجاهيل...

وأنه ينبغي أن توزن أمور الناس بميزان العدل، (فإن كان الشخص  
ملازماً للطاعات، عاماً بالكتاب والسنّة معظمًا لهما... فالظاهر أن الخارقة  
الواقعة على يده كرامة... وإن كان بخلاف ذلك فالأمر بالعكس). وبهذا  
انتهى هذا المقام الثاني.

### المقام الثالث: النداء والطلب

فذكر أولاً ما تقرر من أن الغيب لا يعلمه إلا الله وحده أو ما يُطلع عليه  
بعض خلقه، وأن المخلوق لا يملك شيئاً ولا يتصرف إلا بما جرت عليه  
عادة الخلق عليه، وبني على ذلك أن كل نداء للغائب باعتقاد أنه يسمع أو  
يُلْعَن كل شيء أو بعض الأشياء لا يسْوَغ نداءه ولا الطلب منه.

ثم ذكر المؤلف أن دعاء النبي قد لا يستجاب لسبق الكتاب كما في قوله  
تعالى: «إِنَّكَ لَا تَهِدِي مَنْ أَخْبَيْتَ» وذكر آيات وأحاديث أخرى تدل على ذلك.

ثم قرر أن كل من له اطلاع على السنّة علم أن الصحابة رضي الله عنهم  
لم يكونوا ينادون غائباً ولا حتى النبي ﷺ، وإنما كانوا يطلبون منه ما يمكنه  
تحصيله بالأسباب العادية، وإلا سأله الدعاء... وذكر جملة من الأحاديث  
في ذلك، ثم قال: والأحاديث أكثر من أن تُحصى.

أما عند موته فلم يُنقل عن أحدٍ من الصحابة ولا التابعين أنه طلب منه شيئاً أبتة، بل غاية أمرهم إن حضروا إلى قبره أن يسلموا عليه وعلى صاحبيه، ولا يطلبوا منه شيئاً، وحديث الاستسقاء بالعباس صريح في أنهم كانوا لا يرون الطلب منه إلا في حياته، أما بعد قبضه فلا.

ثم أدار المؤلف حواراً بين المجيزين للطلب منه حال موته، وبين المانعين من ذلك وأطال في تقرير حجج المانعين.

ثم ذكر حجة المجيزين بأنهم يجتهدون في الدعاء فلا يجدون إجابة حتى إذا ذهبوا إلى القبر ودعوا استجيب لهم... وذكر كثيراً من الأمثلة على ذلك مثل حمل النساء، وإنزال الأمطار، والوفاء بالنذر، وشفاء المريض، ووقع الكثير من الخوارق للعادات.

فأجاب المؤلف عن ذلك بجواب تأصيلي، ثم ذكر أن الخوارق قد قسمها العلماء إلى أقسام: معجزات للأنبياء، وكرامات للأولياء (وقد سلف التفصيل فيها)، ومنها ما هي من قبيل: الاستدراج، أو السحر والشعوذة والكهانة وغيرها.

والكلام على هذه الخوارق من وجهين:

- ١) إنكار وقوعها مطلقاً وأنها لا ثبت إلا عن مشاهدة أو توادر، ثم إن ثبتت فيمكن أن تكون شعوذة أو سحراً أو مخرقة.. فيجب وزنها بميزان الشرع كما سلف، وهي وإن ثبتت فلا يبني عليها شيء مخالف للشرع.
- ٢) الكلام على هذه الخوارق التي ذكروها واحدة واحدة بالتفصيل وبيان الحكم فيها وتلاعب الشياطين بعامة الناس في نسجها والتضليل بها.

ثم ذكر تنبئها أجاب فيه عما استبعَد به الناس من وجود الشياطين عند قبور الصالحين.

ثم عاد إلى حوار المجيذين والمانعين وقد ناقش فيها مسائل مهمة في الاستعانة والاستغاثة، والطلب من المخلوقين، واعتقاد الضرر والنفع، والتوكُل، والتمسح بالأضرحة، والنذر لها والذبح وغيرها.

وفي نهاية البحث عقد عنواناً بـ «الميزان» دعا فيه علماء الأمة للاستيقاظ من الغفلة والاجتمع وتأليف كتاب يكون ميزاناً في الاعتقاد، وبينَ منهج وطريقة ذاك التأليف، وأن هذا هو الطريق الوحيد في ضم شامل الإسلام وأهله والتأليف بين قلوبهم.

ثم ذكر جماع القول في تلك المسائل وهو: أن الله إنما يعبد بما شرع، وتلك الأمور إما محدثة قامت الأدلة على بطلانها، أو فيها خلاف ونزاع فهي دائرة بين الحرام والمكرر أو المباح، فالسلامة منحصرة في ترك تلك الأشياء، فمن تركها فهو سالم لا محالة، والمسلم من حَرَص على السلامة بأي تقدير كان، ولا أسلم ولا أعلم ولا أفضل مما كان عليه النبي ﷺ وأصحابه وتابعوهم.

وبه يتنهى الكلام عن المقام الثالث وينتهي الكتاب.

ثم أتبعنا الكتاب بعدة ملاحق وهي:

١ ، ٢ - ملحقان يتعلقان بمباحث الاجتهاد والتقليد.

٣ ، ٤ - ملحقان يتعلقان بالسنة والبدعة.

٥ - ملحق يتعلق بالرؤيا في المنام وعلاقتها بعلم الغيب.

وهي مباحث متفرقة بمسائل تتعلق بكتابنا، لم نجدها كاملة، ووَقَعَتْ فيها خروم عديدة، وإدخالُهَا في متن الكتاب يشوّش ترتيبه ولا يتتسق مع جملة مباحثه فألحقناها ل تستفاد وأملاً في العثور على مكملاتٍ لها، يسّر الله ذلك بمنه.

### - العثور على الكتاب ومعاناه ترتيبه والعمل عليه

ذكرنا في مقدمة المشروع أننا عمدنا إلى كتب المؤلف فنسخناها تمهيداً لمعرفتها ومن ثم تحقيقها، غير أن رسالتنا هذه ورسالة المواريث لم تُنسخا لالتباس ترتيب أوراقها وعدم معرفة موضوعها.. وفي آخر الأمر استقر رأينا على النظر في شأن هذه الرسالة وبدأنا بنسخ ما كان لدينا مصوراً على الورق ورقة، ثم ما كان مصوّراً على القرص المدمج ورقة ورقة أيضاً، ثم بدأنا بترتيب الأوراق من خلال السياق واتصال الكلام، فكان الاستدلال على اتصال الكلام يسهل حيناً ويتعرّض أحياناً كثيرة، لكننا استطعنا بحمد الله ترتيب صفحات الكتاب إما يقيناً وهو الأغلب، أو اجتهاداً في بعض الصفحات.

### - وصف النسخة الخطية

وصلنا الكتاب في أربعة دفاتر وأوراق متفرقة في مكتبة الحرم المكي، فمقدّمه التي تبيّن حقيقة الكتاب و المناسبة تأليفه تُوجَدُ في صفحة ضمن المجموع رقم (٤٧٠٧) وفي المجموع نفسه أوراق تتعلق بمباحث متفرقة من موضوع علم الغيب، كمعنى علم الغيب، وكونه مختصاً بالله تعالى، وأنه لا يطلع على الغيب أحد حتى النبي ﷺ، والرؤيا وهل يلزم منها علم الغيب.

ثم وجدنا مسودة المقدمة وبعض الفصول الأولى من الكتاب بعد الانتهاء من تحقيقه ضمن الأوراق والدفاتر غير المفهرسة التي عثنا عليها في مكتبة الحرم المكي أخيراً.

ومعظم مباحث الكتاب في دفترين مضطربين الأوراق الأول برقم [٤٦٧٤] في ٢٤٦ ورقة، والثاني برقم [٤٨٥٣] في ٧٧ ورقة، وقد رُقِّمت أوراق هذين الدفترين ترقيماً حديثاً جداً بعد تشتتها واضطرابها، وجُلِّد الدفتر الأول، فزاد الأمر إشكالاً في استخراج ترتيب الكتاب وتخلصه.

وكانت قبل الحصول على الكتاب في أقراص مدمجة قد حصلنا على صورة ورقية غير مرقمة مصورة عن الميكروفيلم بالمكتبة، وقد نسخنا كثيراً من المباحث منها، وكانت مع وعورة استخراج الكتاب منها ومع تشتت أوراقها باهتة التصوير، بل لم تظهر لنا بعض كلماتها إلا بمزيد من تكرار النظر والتأمل وتكبير الحروف .. فكان نسخ هذا الكتاب وتخلصه من أصعب الأمور وأشقاً.

وقد قمنا بنسخ كل ورقة منه كما هي، حتى إذا اكتمل النسخ قسّمنا المنسوخ حسب أقسام الكتاب الثلاثة الرئيسية، ثم تأملنا في المنسوخ من كل قسم لمعرفة الترتيب واتصال الكلام بعضه ببعض، حتى اهتدينا إلى الوضع الذي ينشر عليه الآن.

### - طريقة العمل في الكتاب

كانت طريقة العمل في الكتاب كطريقته في بقية كتب المشروع وهي بين أيدي الباحثين، وما كان لنا فيه من تصرف خاص بالكتاب فهو فيما يتعلق

بترتيب بعض المباحث التي لم يتبيّن ترتيبها، فاجتهدنا في وضعها في مكانها المناسب من الكتاب، وقلّ مثل ذلك في ترتيب صفحات المخطوط التي شرحتها سابقاً فقد اجتهدنا في ترتيب بعض الأوراق التي لم يتبيّن لنا ترتيبها لا من خلال التعقية ولا من خلال ترتيب أوراق المخطوط بقطعه المختلفة، وما كان من إضافة إلى نصّ المؤلف من قِبَلنا فإنّا نضعه بين معکوفتين [ ] بإشارة غالباً وبدونها في الأقل، وقد كنا - كما سلف - وجدنا قطعة من مسودة الكتاب في الأوراق التي عثرنا عليها مؤخراً فقارناها ووضعنا زيادات هذه القطعة بين معکوفتين، وذلك خاصاً بمبحث الاجتهد والتقليد فحسب.

وقد ختمنا الكتاب بفهرس لفظية صنعها الشيخ نبيل بن نصار السّندي الباحث في المشروع، ثم بفهرس موضوعي مفصل. والحمد لله حق حمده.



## ترجمة الشيخ السوركتي<sup>(١)</sup>

تقدّم في أول المقدمة أن سبب تأليف هذا الكتاب سؤال وجهه بعضهم إلى المؤلف عن كتاب المسائل الثلاث للشيخ أحمد السوركتي، فناسب أن نلقي الضوء على طرف من ترجمته فنقول:

هو: الشيخ أحمد بن محمد السوركتي الأنصاري.

ونسبة السوركتي: لقب لأحد أجداده، وهي من لغة أهالي تلك البلاد، ومعناها: كثير الكتب، والسبب: أن جده رحل إلى مصر لطلب العلم، وعاد من سفره بكتب كثيرة فلقب بهذا اللقب؛ لأن «سور» عندهم الكتاب، و«كتي» للمبالغة في الكثرة.

ولد الشيخ أحمد في جزيرة أرقو بالولاية الشمالية في السودان عام ١٢٩٤ م = ١٨٧٦ بخلافى منطقة دنقلا، ودرس مبادئ الفقه على والده.

ثم رحل إلى الحجاز عام ١٨٩٧ م في سبيل العلم والمعارف ورغبة في أداء الفريضة. وبعد أداء فريضة الحج أقام في المدينة المنورة أربع سنوات ونصف، درس في هذه المدة علوم القرآن والحديث والفقه واللغة العربية

(١) من مصادر ترجمته: «حضرموت وعدن وإمارات الجنوب الغربي» (ص ٢٣٦ - ٢٦١)، و«تاريخ حركة الإصلاح والإرشاد وشيخ الإرشادين أحمد محمد السوركتي في إندونيسيا» للدكتور أحمد إبراهيم أبو شوك. و«جهود الشيخ أحمد بن محمد السوركتي الأنصاري في الدعوة إلى الله في إندونيسيا» للطالب شفيق ريزا حسن، رسالة ماجستير بالجامعة الإسلامية نوقشت سنة ١٤٢٨ هـ.

على علماء المدينة، أمثال المحدث عمر بن حمدان المغربي، والفقير المالكي أحمد بن الحاج علي المجدوب، والعالم اللغوي الشيخ أحمد البرزنجي.

ثم رحل إلى مكة المكرمة وجاور لمدة عشر سنوات حيث واصل طلب العلوم والمعارف النقلية والعقلية على كبار مشايخ الحرم المكي أمثال العلامة أسعد بن عبد الرحمن الدهان، والشيخ محمد بن يوسف الخياط، والشيخ شعيب بن موسى المغربي.

وبعد هذه الأربعة عشرة عاماً ونصف من السياحة في حلقات العلم والمعرفة بالحرمين الشريفين حصل المترجم له على الإجازة العالمية من علماء الحجاز، وقيد اسمه في سجل علماء أم القرى، ثم صودق له بالتدريس في الحرم المكي. وافتتح مدرسة أهلية في مكة وصار لها إقبال منقطع النظير.

وفي سنة ١٣٢٩ هـ طلبته جمعية خير في جاكرتا لإدارة التعليم في مدرستها، وكان الواسطة لذلك العلامة الشيخ محمد بن يوسف الخياط والعلامة الشيخ حسين بن محمد الحبشي، فسافر السوركتي إلى إندونيسيا وبصحبته معلمون ومندوب جمعية خير: السيد عبد الله بن عبد المعبد الموصلي، ووصل إلى مدينة جاكرتا بصحبة الشيفيين محمد الطيب المغربي و محمد عبد الحميد السوداني في شهر ربيع الأول عام ١٣٢٩ هـ ثم نزل ثلاثة ضيوفاً على السادة العلوين الذين رحبوا بمقدمهم باعتبارهم أول هيئة علماء تصل من الأراضي المقدسة للعمل في مدارس جمعية خير.

وفور وصولهم عُين الأستاذ السوركتي مديرًا للمدرسة باكوجان ومفتشاً للتعليم، والشيخ محمد الطيب معلّمًا بمدرسة كروكت، والشيخ محمد عبد الحميد بمدرسة بوقور.

لما وصلوا جاكرتا قابلهم السادة العلويون وغيرهم من العرب بكل إجلال واحترام، واحتفلوا بهم احتفالاً بالغاً..

إلا أن ذلك لم يدم طويلاً ففي السنة الثانية وقعت خلافات بين الشيخ السوركتي وبعض السادة العلويين ، واشتد النزاع وطال، وقد دفع هذا النزاع الشيخ السوركتي إلى تقديم استقالته في السادس من سبتمبر سنة ١٩١٤ م إلى إدارة جمعية خير.

ويبدو من هذه الاستقالة أن السوركتي كان عازماً على العودة إلى مكة المكرمة دون الدخول في صراع مكشوف مع السادة العلويين، إلا أن بعض وجهاء الحضارة غير العلويين ثَنَوْه عن هذا المسعى وشجعواه على إتمام المشوار التعليمي والإصلاحي الذي وضع لبناته في إندونيسيا. واستجابة لنداء هؤلاء عَدَل السوركتي عن رأيه وفتح مدرسة خاصة في أحد بيوت نقيب العرب عمر بن يوسف منقوش بحارة جاتي، سماها مدرسة الإرشاد الإسلامية.

وهذا هو أول نشوء لجمعية الإصلاح والإرشاد التي كان لها دور كبير بعد ذلك في نشر العلم والأخلاق والعقيدة، وافتتح لها فروع كثيرة في كافة أرجاء إندونيسيا، وكثير انتفاع الناس بها، ومن أبرز مبادئ هذه الجمعية التي صاغها الأستاذ السوركتي ومن معه ما يلي:

- توحيد الله توحيداً خالصاً بعيداً عن مظان الشرك الظاهر والخفي في الاعتقاد والأفعال والأقوال.
- المحافظة على الأخلاق الإسلامية التي جماعها: أن تحب لأخيك ما تحب لنفسك وتحافظ على عزة النفس وشرف العمل وعدم الخنوع لغير الله.
- المحافظة على العبادات من صلاة وصيام وزكاة وحج وغيرها وعدم التهاون فيها.
- إحياء السنة الصحيحة وترك البدع وعدم المشايعة لها.
- التعاون على البر والتقوى وعدم التعاون على الإثم والعدوان.
- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالحكمة والموعظة الحسنة.
- نشر العلوم الدينية والعصرية واللغة العربية.

وقد أثني عليها العلامة رشيد رضا في مجلته المنار بقوله: إن جمعية الإصلاح والإرشاد «غرضها إنشاء المدارس ونشر التعليم الديني والمدني الذي تقتضيه حالة العصر من الاستقلال وإحياء هدي الكتاب والسنة ومقاومة الخرافات الفاشية من طرق الابتداع في الدين».

وقد كان للشيخ سوركتي تأثير بالغ في الحياة العلمية والدينية في إندونيسيا في العصر الحديث، فقد ذكر البروفيسور يوسف الخليفة في مقابلة صحافية أن «أثر الشيخ أحمد سوركتي في إندونيسيا معروف هنالك فهو الذي أيقظ العلماء، حتى طرده الاستعمار الهولندي الذي كان يستعمل إندونيسيا.

ويذكر الشيخ محمد عبد الرحيم المؤرخ الذي كان مراسلاً للشيخ  
أحمد السوركتي أن الرئيس سوكارنو عندما خرج من السجن وقبل أن يكون  
رئيساً لإندونيسيا، زار الشيخ أحمد السوركتي وكان قد فقد بصره فقال له  
الرئيس سوكارنو: «يؤسفني أن أزورك وقد فقدت بصرك ولكنك فتحت  
بصائرنا».

ومن آثاره نجد عدداً من الرسائل العلمية «الماجستير والدكتوراه» قدّم  
بعضها إلى الجامعات الغربية وبعضها إلى إندونيسيا.

أهم رسائل السوركتي وفتاويه هي:

- ١ - «صورة الجواب» وهو رد على بعض من كتب من السادة العلوين  
في مسألة الكفاءة في النكاح يقرر فيها الكفاءة الدينية.
- ٢ - «المسائل الثلاث» وهو الكتاب الذي أيدده وعلق عليه الشيخ  
المعلمي في كتابنا هذا.
- ٣ - «أمهات الأخلاق».
- ٤ - «الأداب القرآنية».

وفاته:

توفي الشيخ أحمد السوركتي سنة ١٣٦٣ هـ في إندونيسيا. رحمه الله  
وغفر له.

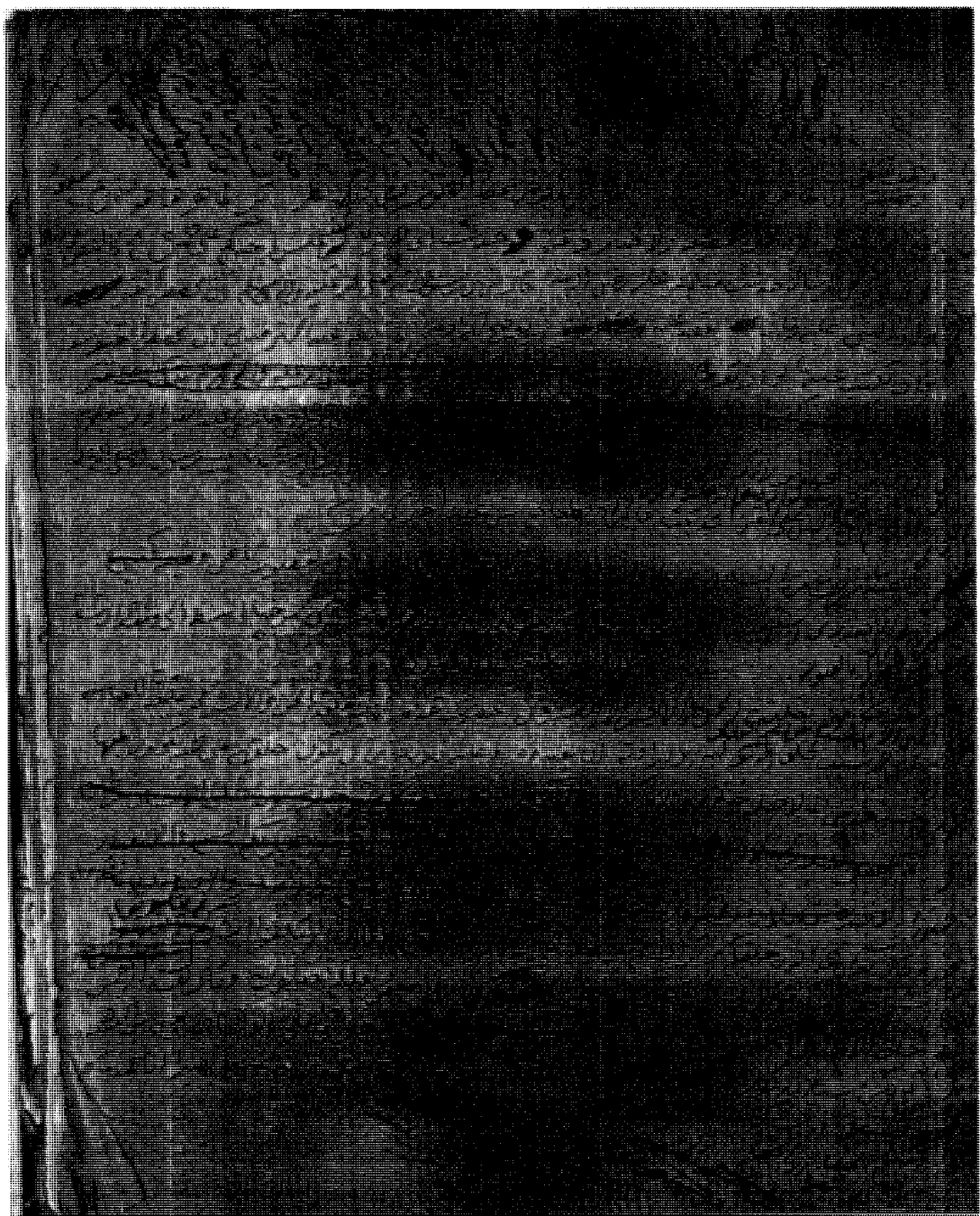


**نماذج من النسخة الخطية**





مقدمة (تحقيق الكلام)



10. The following is a list of the names of the members of the Board of Directors of the Company.





